
 

 

Javier Álvarez Dorronsoro 

Dios y patria 
26 de enero de 2026. 

 

El recientemente fallecido cineasta Rob Reiner ofrece -en calidad de productor- 

un retrato particularmente incisivo en el documental God and Country sobre la 
profunda reconfiguración que está experimentando el cristianismo evangélico en 
Estados Unidos. La obra analiza el ascenso de lo que denomina nacionalismo 
cristiano, identificado como una de las principales fuerzas de movilización y 

choque en el asalto al Capitolio de enero de 2021. Historiadores y líderes 
evangélicos moderados contribuyen a esclarecer el alcance y las raíces de esta 
transformación. 

El nacionalismo cristiano 

Conviene, no obstante, introducir una distinción relevante. Muchos cristianos 
conservadores manifiestan una preocupación genuina por lo que perciben como 
la decadencia moral y cultural de Estados Unidos. Rechazan el aborto, critican 
la llamada “ideología de género” y defienden valores tradicionales, pero no todos 

ellos se conciben como activistas políticos ni aspiran a una toma directa del 
poder. El nacionalismo cristiano, en cambio, representa un salto cualitativo: 
postula explícitamente la necesidad de conquistar el poder político y de 
transformar el régimen. Su objetivo no es la influencia cultural, sino el ejercicio 

del poder “puro y duro”. 

Desde esta perspectiva, Estados Unidos y la Iglesia se encontrarían 

simultáneamente en peligro. Ambas realidades forman parte de un mismo 
combate histórico y espiritual. Según esta visión, EE. UU. tendría un papel 
providencial asignado por Dios: la nación debe ser salvada porque los “valores 
judeocristianos” constituirían el fundamento último del orden político 

estadounidense. En consecuencia, si la democracia liberal se interpone en ese 
designio, debe ser superada. La aspiración final es la conversión de Estados 
Unidos en una nación de carácter teocrático. 

Los líderes evangélicos que impulsan este movimiento rechazan el pluralismo 
religioso de facto existente en EE. UU., así como la llamada religión civil. Este 
concepto, formulado por el sociólogo Robert Bellah, alude a un conjunto de 

creencias, símbolos y rituales que confieren un significado sagrado a la nación, 
a su historia, a los Padres Fundadores y a sus instituciones. La religión civil 
estadounidense no sustituye a las religiones particulares, sino que las 
sobrevuela, permitiendo la convivencia bajo valores compartidos y expresándose 

en el lenguaje público mediante referencias genéricas a la providencia divina. 
Para los nacionalistas cristianos, sin embargo, esta ambigüedad resulta 
insuficiente y engañosa. 

En oposición frontal a este modelo, el nacionalismo cristiano evangélico rechaza 
tanto el pluralismo religioso como la separación entre Iglesia y Estado. Para 
legitimar sus aspiraciones, recurre a una revisión interesada de la historia, 

orientada a “cristianizar” retrospectivamente a los Padres Fundadores. Si bien es 
cierto que las ideas religiosas influyeron en la cultura política estadounidense, el 
orden constitucional no se basó en leyes teológicas ni en principios cristianos 
normativos. La Primera Enmienda de la Constitución establece que el Congreso 



2 

 

 2 

no promulgará leyes que establezcan una religión oficial ni que impidan su libre 
ejercicio, y el artículo VI prohíbe explícitamente cualquier requisito religioso para 
el acceso a cargos públicos. Frente a ello, los nacionalistas cristianos insisten en 
que Estados Unidos fue fundado como una nación cristiana y que sus leyes 

deben basarse en la Biblia; todo lo demás sería, a su juicio, signo de 
degeneración y decadencia. 

Paradójicamente, estos movimientos son conscientes de que, para alcanzar sus 
objetivos, deben operar dentro de las estructuras democráticas existentes. Por 
ello conceden una importancia central a la movilización electoral. En las 
elecciones de 2016, el 81 % de los evangélicos blancos votó a Donald Trump, a 

quien un líder evangélico moderado describió irónicamente como la “encarnación 
de los siete pecados capitales”. La aspiración de intervenir en política como 
agentes organizados del cristianismo evangélico se remonta, al menos, a 
comienzos del siglo XXI. Consignas como “hay que recuperar el poder de los 

cristianos” circularon con fuerza en el entorno del Tea Party. Aunque inicialmente 
muchos líderes evangélicos desconfiaban de Trump, acabaron concluyendo que 
era un instrumento útil para acceder al poder. Trump, por su parte, reforzó 
progresivamente su retórica religiosa, incorporó referencias a Dios y al rezo en 

sus discursos y promovió el nombramiento de jueces abiertamente contrarios al 
aborto, decisiones celebradas por las bases del nacionalismo cristiano. 

Las dimensiones raciales de este movimiento no son nuevas. Sus raíces se 
remontan a la Moral Majority de finales de los años setenta, cuando sectores del 
cristianismo conservador se movilizaron para mantener la segregación racial en 
las escuelas cristianas. Desde entonces, las minorías racializadas son percibidas 

como “menos americanas”, reforzando la identificación entre identidad nacional, 
cristianismo y blanquitud. El cristianismo blanco se consolida así como un 
marcador identitario privilegiado en el imaginario político estadounidense. 

Finalmente, el victimismo constituye una de sus estrategias centrales. El 
movimiento promueve activamente la idea de persecución, convirtiendo el 
agravio en fuente de cohesión y movilización. La ira y el miedo son 

instrumentalizados como emociones políticas eficaces y, en determinados 
discursos, acompañados de una legitimación implícita —cuando no explícita— 
de la violencia. Aunque se reconocen como una minoría, los nacionalistas 
cristianos asumen que las minorías organizadas pueden, en determinadas 

circunstancias históricas, transformar regímenes enteros. 

El documental de Reiner no nos habla del catolicismo político, pero su influencia 

en el Movimiento MAGA no es nada desdeñable.  

El catolicismo político  

El universo MAGA no constituye un movimiento ideológico homogéneo, sino lo 
que cabría definir como una “coalición negativa”. Sus distintos componentes 

convergen no tanto en un proyecto común como en una serie de rechazos 
compartidos: poner fin al “globalismo” de los gobiernos precedentes, erradicar la 
cultura woke, limitar el supremacismo judicial y sustituir a las élites liberales por 
otras que no participen del consenso liberal dominante. En términos de Patrick 
Deneen —intelectual católico de referencia e inspirador ideológico del 

vicepresidente James Vance— se trata, en última instancia, de “cambiar el 
régimen”. 



3 

 

 3 

En este ecosistema MAGA coexisten católicos integristas, evangélicos 
pragmáticos, tecnolibertarios de Silicon Valley y amplios sectores sociales 
descontentos con las políticas del antiguo gobierno. No hay coherencia doctrinal 
ni un proyecto acabado de gobierno o de nación; lo que sí existe es la convicción 

compartida de que la ruptura es condición previa para cualquier nuevo orden. 
Alguien debe “mancharse las manos” para poner fin a la democracia liberal, y 
ese papel es asumido por el movimiento MAGA. 

Dentro de este marco, un grupo de intelectuales católicos —entre los que 
destacan Patrick Deneen, el jurista Adrian Vermeule y el ensayista Rod Dreher— 
actúa como intelectuales orgánicos del movimiento. No son agitadores de masas 

al estilo de los telepredicadores evangélicos; su público objetivo son los cuadros 
intelectuales, las élites jurídicas y los aparatos institucionales. Se reconocen 
explícitamente como abanderados del postliberalismo y sostienen que el poder 
en Estados Unidos debe ser ejercido por nuevas élites orientadas a la 

persecución del “bien común”. En el interior del mundo MAGA, esta noción no 
tiene otra traducción que el lema “America First”. 

Estos pensadores tratan de fundamentar la legislación en un iusnaturalismo de 
inspiración divina, cuya expresión política dentro del movimiento se reduce, en 
la práctica, a la consigna de “ley y orden”. Consideran que la histórica separación 
entre Iglesia y Estado, así como la eliminación del rezo en las escuelas, han sido 

factores decisivos en la decadencia moral estadounidense. De ahí su aspiración, 
explícita o implícita, a una cierta re-institucionalización de las prácticas religiosas. 

Una particularidad relevante de este grupo es la fluidez de sus relaciones con el 
poder político y económico actual. El vicepresidente James Vance, 
recientemente convertido al catolicismo, y el multimillonario tecnológico Peter 
Thiel, también católico, reconocen con frecuencia la influencia que estos 

intelectuales ejercen sobre su pensamiento. La centralidad del orden y la 
identidad nacional anclada en la tradición cristiana son temas asumidos por 
ambos, aunque desde una perspectiva marcadamente instrumental. 

Thiel, además, combina un discurso recurrente sobre la amenaza apocalíptica 
con la presentación del gobierno de Trump como un dique frente a la venida del 
Anticristo. Afirmaciones que podrían parecer extravagantes si no estuvieran 

respaldadas por figuras con un peso tan significativo dentro del entramado de 
poder trumpista. Tanto Vance como Thiel operan como el nexo que, al menos de 
forma provisional, articula a los sectores más dinámicos del movimiento MAGA 
con los tecnolibertarios de Silicon Valley y con el propio presidente Trump, figura 

eminentemente funcional dentro de este magma ideológico. 

Sorprendente paradoja 

Todo ello ocurre en un país donde la secularización ha avanzado de forma 
notable en las últimas décadas. El porcentaje de estadounidenses que se 

identifican como cristianos ha descendido de manera sostenida, pasando del 91 
% en 1976 al 64 % en 2022. Paralelamente, el grupo de quienes se declaran “sin 
religión” —que incluye ateos, agnósticos y personas sin afiliación confesional— 
representa ya aproximadamente un tercio de la población. Incluso entre quienes 
mantienen una identidad cristiana, la práctica religiosa ha disminuido 

sensiblemente: los cristianos practicantes han pasado del 78 % en 2007 al 63 % 
en 2022. Según el Pew Research Center, la tendencia secularizadora parece 



4 

 

 4 

estructural e irreversible, aunque algunos estudios recientes sugieren una cierta 
desaceleración en los últimos años. 

En este contexto de secularización progresiva ha emergido, de forma 
aparentemente contradictoria, un movimiento de intransigencia religiosa que 
poco tiene que ver con un renacimiento genuino de la espiritualidad, como el que 
algunos observadores parecen detectar en otras regiones del mundo. Se trata, 

más bien, de un fenómeno cuya ambición principal no es la renovación interior 
de la fe, sino su instrumentalización como fuerza de intervención directa en la 
orientación política y en la toma de decisiones del gobierno de los Estados 
Unidos. 

Este fenómeno contemporáneo habría escandalizado al filósofo y psicólogo 
William James, una de las figuras intelectuales más influyentes de la historia 

estadounidense, cuya obra contribuyó decisivamente a moldear la mentalidad 
nacional de finales del siglo XIX y comienzos del XX. El pragmatista William 
James se oponía explícitamente a la manipulación cínica del simbolismo 
religioso como mecanismo de movilización política y defendía una religión vivida 

de forma personal, interior, devota y moralmente exigente. Aunque esta 
concepción pueda parecer hoy parcial respecto a la complejidad social de lo 
religioso, James acertó plenamente al advertir —ya en su tiempo— el riesgo del 
fanatismo moral, de las cruzadas políticas y de la sacralización de causas 

contingentes.  

Eso es precisamente lo que, a juicio de numerosos cristianos críticos a los que 

Reiner da voz en su documental, está ocurriendo en la actualidad. Desde esta 
perspectiva, el cristianismo político asociado al trumpismo constituye una 
perversión del mensaje evangélico: mientras los fundamentalistas protestantes 
y católicos guardan silencio ante cuestiones centrales como la pobreza o la 

justicia social, elevan su voz con vehemencia para exigir rebajas fiscales y la 
defensa irrestricta del derecho a portar armas. La fe, en este marco, deja de ser 
un principio de conversión moral para convertirse en un instrumento al servicio 
de intereses ideológicos muy concretos. 

 

 


