Kepa Bilbao Ariztimufio
La sombra que no se extingue
El Correo, 3 de enero de 2026.

La guerra nos acompana desde que tenemos memoria. Esta en los mitos
fundacionales, en los textos sagrados, en las epopeyas y en las cronicas que
narran el nacimiento de los pueblos. Tan antigua como el fuego, tan persistente
como el miedo, la guerra se nos presenta como una presencia constante, una
sombra que nunca termina de desaparecer del horizonte humano.

Pero la pregunta persiste: ¢ por qué la guerra parece inseparable de nosotros?
¢ Es una pulsion que brota de lo mas hondo de nuestra naturaleza, o el resultado
de la forma en que nos hemos organizado como sociedad? ¢ Tenia razodn
Heraclito al decir que “la guerra es el padre de todas las cosas”, una fuerza que
engendra movimiento y transformacion?

No se trata aqui del conflicto cotidiano —inevitable en toda vida social—, sino de
Su expresion mas extrema: esa violencia organizada, racionalizada y colectiva
que llamamos guerra.

Alo largo de los siglos, filésofos, historiadores y cientificos sociales han intentado
desentrafar sus causas, discutir sus raices y, sobre todo, imaginar como evitarla.
Algunos han buscado las explicaciones en la biologia: instintos de competencia
y agresion que compartiriamos con otras especies, como sugirido el etdlogo
Konrad Lorenz, o la pulsion de muerte de la que hablé Freud. Otros, en cambio,
ven en la guerra un producto de nuestras estructuras sociales, economicas y
politicas, una invencion cultural mas que una condena natural. Quizas ambos
tengan parte de razén. Somos, al fin y al cabo, criaturas biolégicas que
inventaron la cultura, y en esa doble condicion se esconde tanto la semilla del
amor como la de la destruccion.

El conflicto habita en nosotros. Todos experimentamos en la convivencia la ira y
la violencia —y también la pena y la tristeza—, pero igualmente la alegria, el
apego, el deseo o el instinto de juego. Las emociones, como ya propuso
Aristoteles, pueden ser educadas para lograr ser la mejor version posible como
persona, a la vez que utilizadas a favor de una buena convivencia. Soy de la
opinidon de que la tendencia a la violencia, a la agresividad humana, es una
disposicién no automatica que el ser humano puede o no activar; no constituye
una determinacion natural o genética. La existencia de la guerra esta mas
relacionada con decisiones especificas de individuos y contextos sociales que
con una necesidad biolégica.

De Agustin a Hegel: pensar la guerra

San Agustin, en La Ciudad de Dios, vio la guerra como el reflejo de la lucha
interna entre el bien y el mal que habita en cada ser humano. Maquiavelo, mas
pragmatico, la considerd una constante de la politica: el principe, decia, debia
estar siempre preparado para ella, no solo para defenderse, sino también para
mantener y ampliar su poder. Hobbes interpreta la guerra como una condicién
natural del ser humano en su estado primitivo, donde todos luchaban contra
todos, y solo el establecimiento de un poder soberano podia poner fin a ese caos.



Kant coincide con Hobbes en que la guerra tiene raices en la naturaleza humana:
la paz no es lo natural, sino una conquista de la razén y un deber moral.
Consideraba la guerra como un recurso de la naturaleza para hacer avanzar a la
humanidad, un mecanismo —terrible, si, pero eficaz— para el progreso. La paz
perpetua fue, en el fondo, un intento por romper ese ciclo, de superar
definitivamente esa guerra perpetua que caracteriza el horizonte existencial de
la humanidad mediante el derecho.

Mientras que Kant ve la guerra como un mal que debe ser erradicado, Hegel, en
cambio, la asumié como parte del movimiento de la historia: una fuerza dialéctica
que destruye lo viejo para dar paso a lo nuevo. Sibien es destructiva, la guerra
es un medio para la resolucién de contradicciones dentro de la historia humana.
Sirve para destruir los viejos ordenes y permitir la superacion hacia nuevas
formas de organizacion que, a suvez, dan lugar a un nuevo nivel de libertad. La
guerra convertida en una especie de “destruccion creativa”.

&uUn horizonte inevitable?

A lo largo de los siglos, la guerra ha sido pensada como destino, como
enfermedad del espiritu, como necesidad, como herramienta o como castigo.
Pero siempre ha estado ahi, acompanandonos como un espejo oscuro en el que
se reflejan nuestras pasiones, nuestros miedos y nuestros deseos de poder.
Pensarla es pensarnos: entender que la violencia no esta solo afuera, en los
campos de batalla, sino también dentro, en las estructuras invisibles del poder y
en los pliegues de nuestra propia condicion.

Tal vez la gran pregunta sea si es posible escapar de ese horizonte. ;Podemos
cambiar lo suficiente —como individuos, como sociedad— para imaginar un
mundo sin guerra? ;0O seguira siendo, como decia Heraclito, la fuerza que rige
la existencia?

No hay respuesta definitiva. Pero quizas, precisamente en la obstinacion de
seguir haciéndonos la pregunta habite la mas humana de nuestras esperanzas:
la voluntad de imaginar un horizonte distinto.



