
Kepa Bilbao Ariztimuño 

La sombra que no se extingue 
El Correo, 3 de enero de 2026. 
 
La guerra nos acompaña desde que tenemos memoria. Está en los mitos 

fundacionales, en los textos sagrados, en las epopeyas y en las crónicas que 
narran el nacimiento de los pueblos. Tan antigua como el fuego, tan persistente 
como el miedo, la guerra se nos presenta como una presencia constante, una 
sombra que nunca termina de desaparecer del horizonte humano. 

 
Pero la pregunta persiste: ¿por qué la guerra parece inseparable de nosotros? 
¿Es una pulsión que brota de lo más hondo de nuestra naturaleza, o el resultado 
de la forma en que nos hemos organizado como sociedad? ¿Tenía razón 

Heráclito al decir que “la guerra es el padre de todas las cosas”, una fuerza que 
engendra movimiento y transformación? 
No se trata aquí del conflicto cotidiano —inevitable en toda vida social—, sino de 
su expresión más extrema: esa violencia organizada, racionalizada y colectiva 

que llamamos guerra. 
 
A lo largo de los siglos, filósofos, historiadores y científicos sociales han intentado 
desentrañar sus causas, discutir sus raíces y, sobre todo, imaginar cómo evitarla. 

Algunos han buscado las explicaciones en la biología: instintos de competencia 
y agresión que compartiríamos con otras especies, como sugirió el etólogo 
Konrad Lorenz, o la pulsión de muerte de la que habló Freud. Otros, en cambio, 
ven en la guerra un producto de nuestras estructuras sociales, económicas y 

políticas, una invención cultural más que una condena natural. Quizás ambos 
tengan parte de razón. Somos, al fin y al cabo, criaturas biológicas que 
inventaron la cultura, y en esa doble condición se esconde tanto la semilla del 
amor como la de la destrucción. 

 
El conflicto habita en nosotros. Todos experimentamos en la convivencia la ira y 
la violencia —y también la pena y la tristeza—, pero igualmente la alegría, el 
apego, el deseo o el instinto de juego. Las emociones, como ya propuso 

Aristóteles, pueden ser educadas para lograr ser la mejor versión posible como 
persona, a la vez que utilizadas a favor de una buena convivencia. Soy de la 
opinión de que la tendencia a la violencia, a la agresividad humana, es una 
disposición no automática que el ser humano puede o no activar; no constituye 

una determinación natural o genética. La existencia de la guerra está más 
relacionada con decisiones específicas de individuos y contextos sociales que 
con una necesidad biológica. 
 

De Agustín a Hegel: pensar la guerra 
 
San Agustín, en La Ciudad de Dios, vio la guerra como el reflejo de la lucha 
interna entre el bien y el mal que habita en cada ser humano. Maquiavelo, más 

pragmático, la consideró una constante de la política: el príncipe, decía, debía 
estar siempre preparado para ella, no solo para defenderse, sino también para 
mantener y ampliar su poder. Hobbes interpreta la guerra como una condición 
natural del ser humano en su estado primitivo, donde todos luchaban contra 

todos, y solo el establecimiento de un poder soberano podía poner fin a ese caos. 



Kant coincide con Hobbes en que la guerra tiene raíces en la naturaleza humana: 
la paz no es lo natural, sino una conquista de la razón y un deber moral. 
Consideraba la guerra como un recurso de la naturaleza para hacer avanzar a la 
humanidad, un mecanismo —terrible, sí, pero eficaz— para el progreso. La paz 

perpetua fue, en el fondo, un intento por romper ese ciclo, de superar 
definitivamente esa guerra perpetua que caracteriza el horizonte existencial de 
la humanidad mediante el derecho.  
 

Mientras que Kant ve la guerra como un mal que debe ser erradicado, Hegel, en 
cambio, la asumió como parte del movimiento de la historia: una fuerza dialéctica 
que destruye lo viejo para dar paso a lo nuevo. Si bien es destructiva, la guerra 
es un medio para la resolución de contradicciones dentro de la historia humana. 

Sirve para destruir los viejos órdenes y permitir la superación hacia nuevas 
formas de organización que, a su vez, dan lugar a un nuevo nivel de libertad. La 
guerra convertida en una especie de “destrucción creativa”. 
 

¿Un horizonte inevitable? 
 
A lo largo de los siglos, la guerra ha sido pensada como destino, como 
enfermedad del espíritu, como necesidad, como herramienta o como castigo. 

Pero siempre ha estado ahí, acompañándonos como un espejo oscuro en el que 
se reflejan nuestras pasiones, nuestros miedos y nuestros deseos de poder. 
Pensarla es pensarnos: entender que la violencia no está solo afuera, en los 
campos de batalla, sino también dentro, en las estructuras invisibles del poder y 

en los pliegues de nuestra propia condición. 
 
Tal vez la gran pregunta sea si es posible escapar de ese horizonte. ¿Podemos 
cambiar lo suficiente —como individuos, como sociedad— para imaginar un 

mundo sin guerra? ¿O seguirá siendo, como decía Heráclito, la fuerza que rige 
la existencia? 
 
No hay respuesta definitiva. Pero quizás, precisamente en la obstinación de 

seguir haciéndonos la pregunta habite la más humana de nuestras esperanzas: 
la voluntad de imaginar un horizonte distinto. 
 


